
223

Yo no soy una conversa: Gabriela Mistral y su tensión 
a los paradigmas espirituales

I Am Not a Convert: Gabriela Mistral and Her Tension 
with Spiritual Paradigms

CAMILA LIRA OLIVARES
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso

cami.liraolivares@gmail.com

RESUMEN

Este artículo analiza la configuración de la religiosidad heterodoxa 
de Gabriela Mistral a partir de su relación crítica con los paradigmas 
espirituales del cristianismo institucional chileno de comienzos del 
siglo XX. En diálogo con los conceptos de mundanidad de Edward 
Said y estructuras del sentimiento de Raymond Williams, se propone 
que la espiritualidad mistraliana se construye como un sistema di-
námico de creencias, profundamente situado en su experiencia vital, 
atravesado por la errancia, el vínculo con la naturaleza y una lectu-
ra temprana y persistente del texto bíblico, así como por influencias 
orientales y saberes locales. A partir del análisis de poemas, prosas, 
oraciones y registros íntimos vinculados a la muerte y el suicidio 
—especialmente en relación con Romelio Ureta y su hijo adoptivo 
Yin Yin—, se examina cómo Mistral subvierte nociones ortodoxas 
de culpa, salvación y trascendencia. El artículo sostiene que su escri-
tura desplaza el ritual religioso hacia el espacio íntimo y doméstico, 
articulando una espiritualidad fundada en la compasión, el duelo y 
la plegaria insistente, que tensiona los discursos normativos de la 

REVISTA NOMADíAS

Diciembre 2025 • Número 34 • 223-236



Revista NOMADÍAS Nº 34 • 2025

224

tradición católica y propone una ética espiritual encarnada y no dog-
mática.

Palabras Clave: Gabriela Mistral, religiosidad heterodoxa, espiri-
tualidad, duelo, cristianismo.

ABSTRACT

This article examines the configuration of Gabriela Mistral’s hetero-
dox religiosity through her critical engagement with the spiritual 
paradigms of early twentieth-century Chilean institutional Chris-
tianity. In dialogue with Edward Said’s concept of worldliness and 
Raymond Williams’s notion of structures of feeling, it argues that 
Mistralian spirituality is constructed as a dynamic system of be-
liefs, deeply situated in lived experience and shaped by errancy, a 
profound bond with nature, and an early and sustained reading of 
the biblical text, as well as by Eastern influences and local forms 
of knowledge. Through the analysis of poems, prose texts, prayers, 
and intimate records related to death and suicide—particularly in 
relation to Romelio Ureta and her adopted son Yin Yin―the article 
explores how Mistral subverts orthodox notions of guilt, salvation, 
and transcendence. It contends that her writing displaces religious 
ritual into the intimate and domestic sphere, articulating a spiritual-
ity grounded in compassion, mourning, and insistent prayer, which 
challenges the normative discourses of the Catholic tradition and 
proposes an embodied, non-dogmatic spiritual ethics.

Keywords: Gabriela Mistral, heterodox religiosity, spirituality, 
mourning, Christianity.

Entre las montañas cadenosas del Valle del Elqui, nació y 
creció Lucila Godoy Alcayaga. Hija de Petronila Alcayaga, mo-
dista, y de Juan Godoy, profesor, la joven Lucila crecería para 
transformarse, luego de un largo y escarpado camino, en la poeta 
por antonomasia de este largo país llamado Chile. Viajera, erran-
te y vagabunda bajo su propia autodefinición, recorrió el mundo 



CAMILA LIRA OLIVARES • Yo no soy una conversa: Gabriela Mistral y su tensión a los paradigmas espirituales

225

intentando encontrar su paisaje de origen,  un pequeño Valle del 
Elqui escondido en México, Francia, Italia, España, Brasil o Es-
tados Unidos. Su raíz estaba en la profundidad de su tierra y 
en el cauce portentoso de su río, por lo que, a pesar de emigrar 
de Chile en una adultez temprana, no dejó de anhelar nunca su 
tierra alta y fértil de Montegrande. Una negra bolsita de tierra en 
su maleta la acompañaría hasta el día de su muerte en las leja-
nas tierras del norte americano, llevándolo como un amuleto de 
suerte o un hechizo de amor que la unía al Valle y su gente. 

Para comprender un poco el contexto en que surge la figura 
de Mistral, haré referencia al estudio que realiza la académica 
Andrea Botto “Algunas tendencias del catolicismo social en Chi-
le: reflexiones desde la historia” (2008), donde se afirma que des-
de inicios del siglo XX:

Por diversos motivos, surgieron desde una especial genera-
ción de jóvenes católicos chilenos vinculados al conservadu-
rismo, diferentes grupos que interpretaron a su manera cómo 
llevar a la práctica las doctrinas sociales dictadas desde Roma. 
Esas diferentes interpretaciones generaron una división pro-
funda en el catolicismo chileno, que trascendió hasta el mun-
do de la política y generaron profundos resentimientos que 
subsistieron por varias décadas. (1)

El Chile en que vivió Lucila Godoy estuvo marcado por fuertes 
movimientos sociales y agitaciones políticas y culturales, por lo 
que no es de extrañar que ante la Cuestión Social de inicios de 
siglo y la ausencia de la iglesia en las provincias, los sectores ur-
banos y rurales hayan adquirido sus propias características en la 
búsqueda de una religiosidad que les hiciera sentido y respon-
diera a sus inquietudes, sobre todo en el espacio rural, cuya tra-
dición oral y superstición estuvo fuertemente ligada a patrones 
culturales propios de cada territorio. 

La tradición oral era y sigue siendo una forma preponde-
rante de transmisión cultural entre las personas que habitan el 
campo chileno, abarcando una variedad inmensa de formas y 
estilos, que van desde las adivinanzas, canciones y leyendas, 



Revista NOMADÍAS Nº 34 • 2025

226

hasta poemas, plegarias y sortilegios. Estas tradiciones y formas 
de expresión cultural son fundamentales para la transmisión de 
conocimientos y valores culturales y sociales, contribuyendo de 
este modo a la conformación de su memoria colectiva. De to-
das formas, si bien estas estructuras sociales permearon la visión 
de mundo de la pequeña Lucila, desde muy temprana edad ella 
marcó su preferencia por el texto escrito, afirmando que “yo era 
más discípula del texto que de la clase, porque la distracción, 
aparte de mi lentitud mental, medio vasca, medio india, me ha-
cían y me hacen aún la peor alumna de una enseñanza oral” (75). 
Respecto de esto, ella refiere a su primer acercamiento al mundo 
bíblico, ocurrido durante su educación primaria de mano de un 
texto de “Historia Bíblica” proveído por el Estado para los niños 
de Chile. Gracias a este libro se despertó su inmensa curiosidad 
por los personajes del antiguo testamento, que pasarían muy 
pronto a ser parte de su círculo cercano de amistades y referentes. 

Nada me costaba a mí, en el Valle cordillerano de Elqui, ver 
sentados, o ver caminar, oír, comer, hablar a Abraham y a Ja-
cob. Mis patriarcas se acomodaban perfectamente a las incas 
del Valle; desde la flora a la luz, lo hebreo se aposentaba fá-
cilmente allí y se avenía con la índole nuestra, a la vez tierna 
y violenta, con el vigor de nuestro temperamento rural y, por 
sobre todo, con la humanidad que respira y transpira la gente 
del viejo Chile. (77)

El texto bíblico más puro y directo lo recibe por primera vez de 
boca de su abuela paterna, Isabel Villanueva, quien marcará a 
fuego la vida de Lucila y Gabriela. La abuela recitaba de memo-
ria los Salmos de David, e incluso era conocida por los sacerdotes 
de La Serena como “la teóloga”, ya que en el año de 1898 ella era 
mujer con Biblia leída, en un país sin Biblia popular: “la nieta 
comenzaba a recibir aquel chorro caliente de poesía, de entra-
ñas despeñadas por el dolor de un reyezuelo de Israel, que se ha 
vuelto el dolor de un género humano” (79).

Lo descrito anteriormente resulta fundamental para enten-
der la forma en que Gabriela Mistral construye su mundo. Si se 



CAMILA LIRA OLIVARES • Yo no soy una conversa: Gabriela Mistral y su tensión a los paradigmas espirituales

227

toma el concepto de Edward Said “mundanidad” (worldliness), 
trabajado hondamente en su obra El mundo, el texto y el crítico 
(1983), se entiende que refiere a la conciencia de la relación in-
trínseca entre la literatura y el mundo social y político en el que 
se produce y se recibe. No se trata solo de un concepto abstracto, 
sino de una práctica crítica que reconoce la influencia del contex-
to en la creación literaria y, a su vez, el impacto de la literatura 
en el mundo. Desde aquí es posible trazar un lazo fuerte entre el 
contexto social chileno de finales del siglo XIX y la primera mitad 
del XX, con la particular manera en que Gabriela Mistral constru-
ye su universo espiritual. 

Para Mistral, la religiosidad no es una ceremonia superficial 
que se vive los domingos frente a un altar mediado por sacerdo-
tes, sino que es vivir un vínculo directo con la divinidad llevado 
a toda hora y en todos los acontecimientos que traiga la vida mis-
ma. En una conferencia dictada por la poeta en 1922, titulada “El 
sentido religioso de la vida”, ella expresa claramente su visión 
respecto de esta materia:

Para mí, la religiosidad es la saturación que ha hecho en la 
mente la idea del alma, el recuerdo de cada instante, de cada 
hora, de esta presencia del alma en nosotros y el convenci-
miento total de que el fin de la vida entera no es otro que el 
desarrollo del espíritu humano hasta su última maravillosa 
posibilidad. (23)

Mistral enlaza esta experiencia religiosa directamente con la na-
turaleza que la rodea, señalando que “religiosidad es buscar en 
esa naturaleza su sentido oculto y acabar llamándola al escenario 
maravilloso trazado por Dios para que él trabaje nuestra alma” 
(24) De aquí se desprende una creencia religiosa inundada de 
emocionalidad y vínculo con la experiencia vital humana. Ser re-
ligiosa es vivir espiritualmente en un sentido amplio, enraizando 
siempre la fe con la vida mundana situada en los lugares y los 
tiempos en que se habita. 

En relación con esto, podemos también vislumbrar esta vi-
sión mistraliana de la religiosidad de acuerdo con el contexto 



Revista NOMADÍAS Nº 34 • 2025

228

de “estructuras del sentimiento” trazada por el académico Ray-
mond Williams, donde refiere a la idea de que la cultura no es un 
fenómeno estático, sino un proceso continuo de cambio y desa-
rrollo. Estas estructuras son modos de sentir y percibir el mundo 
que reflejan transformaciones sociales en curso, entendiendo la 
cultura no como una colección de objetos o productos acabados, 
sino como un proceso dinámico de creación y recreación de sig-
nificados y valores en la vida social. Esto tiene toda relación con 
la forma en que primero Lucila y luego Mistral toman y trans-
forman las creencias y costumbres de su contexto histórico y cul-
tural y las acomoda para darle un sentido más profundo a su 
propia existencia terrena y espiritual. 

La Nobel chilena no ha logrado encajar nunca en una cate-
goría religiosa predeterminada, ni tampoco debería si queremos 
mostrar de forma auténtica su universo religioso y místico, tal y 
como ella lo fue configurando a partir de préstamos de por aquí 
y por allá que se fueron acomodando según sus necesidades vi-
tales. Este entramado de creencias tiene su raíz en una lectura 
temprana y profusa de historias bíblicas provenientes de aquel 
texto escolar que ella menciona en “Mi experiencia con la Biblia”. 
Junto a esto, declaró en esta misma conferencia que durante su 
juventud leyó y releyó numerosas veces la Biblia de forma ínte-
gra, dato no menor si consideramos que no era habitual que los 
ciudadanos comunes de Chile tuvieran una Biblia en casa.

En su juventud, Gabriela Mistral se acerca curiosamente a la 
Teosofía, sistema filosófico y religioso que busca el conocimien-
to de la divinidad y la relación del ser humano con el universo 
a través de la iluminación interior y la contemplación. Mistral 
adhiere a este sistema entre 1912 y 1914 a través de una logia 
de la ciudad nortina de Antofagasta llamada Destellos. Aquí ella 
asiste de forma infrecuente a reuniones en que se lee y discuten 
los escritos de la fundadora de este culto, Madame Blavatsky. A 
partir de la investigación en materia religiosa realizada por Mar-
tin C. Taylor en su libro Sensibilidad religiosa de Gabriela Mistral 
(1975), afirma que “Gabriela, convencida de que los principios 
de la logia coincidían con sus propias creencias, y deseosa de 



CAMILA LIRA OLIVARES • Yo no soy una conversa: Gabriela Mistral y su tensión a los paradigmas espirituales

229

calmar su angustia mental haciendo ejercicios budistas, defendió 
activamente la doctrina y la tradición teosóficas” (128). 

En ese entonces, Gabriela devora libros orientales en busca 
de respuestas a inquietudes espirituales que posiblemente no 
podían ser saciadas con el cristianismo de la época. La teosofía, 
en conjunción con el budismo y el hinduismo, sumando su prác-
tica de la meditación y el yoga, fueron la herencia que dejó esta 
exploración espiritual, de la cual algunas ideas nunca la aban-
donaron realmente. La reencarnación como pilar central de sus 
creencias es una de estas herencias, como ella afirma en su texto 
“Yo no soy una conversa” de 1934:

Yo no tengo una imposibilidad que los rigurosos llaman total 
para ser o volver a ser una cristiana: la idea de la reencarna-
ción, costumbre de mi alma durante 20 años, no se me ha de-
rrumbado junto con otras ideas orientales ya liquidadas. Ella 
dura en mí, ni siquiera lucha para defenderse: es como una 
especie de eje de mi alma o de centro mío inconmovible, de 
viga madre de mi pobre casa moral. (66)

Ahora, el lazo que busco atar tiene por un extremo esta mixtu-
ra de creencias recolectadas por Mistral a través de sus años de 
vida, y por el otro su modo de recibir y plasmar sus procesos 
vitales en sus textos en verso y prosa, a través de estas creencias. 
De esta forma, aunado su credo heteróclito a su biografía es posi-
ble evidenciar un sello único que mezcla su cristianismo hetero-
doxo con rescates de religiones orientales como el budismo y el 
hinduismo, matizado todo con sus creencias locales de su región 
de origen, llámese Vicuña, Montegrande, La Serena o Región de 
Coquimbo.

Lucila y Gabriela frente al suicidio

Según diversas fuentes, cuando Lucila tenía 17 años, man-
tuvo una relación amorosa con Romelio Ureta, joven ferroviario 
de Coquimbo, vínculo del cual sólo sabemos que acabó pronto 



Revista NOMADÍAS Nº 34 • 2025

230

y fue seguido por una nueva relación del joven con otra mujer. 
Al poco tiempo, Romelio se suicida por causas que no se han 
esclarecido, pero se cree que por temas de dinero. Comúnmente 
se asocia a este acontecimiento la creación de “Los Sonetos de 
la Muerte”, trilogía de poemas con los que Lucila postula a los 
Juegos Florales organizados en Santiago en 1914, donde gana el 
máximo trofeo, la Flor Natural, momento en el que nace Gabriela 
Mistral (seudónimo con el que firmó sus sonetos). Me detendré 
aquí para analizar la naturaleza religiosa de estos poemas, pues 
es posible vislumbrar en ellos una relación particular de la ha-
blante con el amado muerto. 

En esta secuencia de poemas, se identifica una hablante que 
ha sufrido la muerte temprana de un antiguo amante. El soneto 
primero está fuertemente cargado de un tono vengativo, lúgu-
bre, ominoso incluso. La mujer, cargada de despecho por el aban-
dono sufrido, se regocija en la muerte del joven, argumentando 
que ahora “la mano de ninguna / bajará a disputarme tu puñado 
de huesos” (28). 

En el segundo soneto, se realza el tono macabro del deseo de 
la hablante, unirse a su amante en las profundidades de la fosa, 
en la que descansa sin madurar el cadáver del joven. Aquí, la 
perspectiva cristiana de la victoria sobre la muerte destinada a 
aquellos que aceptaron a Jesucristo en su corazón no existe para 
el fallecido. Su muerte temprana es un castigo por su traición: 
“sabrás que en nuestra alianza signo de los astros había / y, roto 
el pacto enorme, tenías que morir…” (29). Me pregunto, ¿qué 
tipo de cristianismo admite el encuentro forzado de los cuerpos 
imperecederos de examantes, motivado este acto por los celos y 
la venganza ante la traición? ¿Es acaso más fuerte el dolor que el 
perdón?

Sin embargo, detenerse únicamente en el registro sombrío 
y personalista de estos versos corre el riesgo de reducirlos a la 
anécdota biográfica del suicidio de Romelio Ureta. Es cierto que la 
hablante parece regodearse en la muerte del amado y que la voz 
poética emerge atravesada por la venganza y el despecho; pero 
esa lectura se agota pronto si se piensa en términos puramente 



CAMILA LIRA OLIVARES • Yo no soy una conversa: Gabriela Mistral y su tensión a los paradigmas espirituales

231

referenciales. Grínor Rojo, en Dirán que está en la gloria (1997), 
advierte con lucidez que Los sonetos de la muerte no deben ser 
comprendidos como simples derivaciones de un hecho íntimo, 
sino como la configuración de un discurso en el que la voz feme-
nina asume el control de la escena. Como señala, “la historia que 
narran Los sonetos de la Muerte moviliza un complejo de sig-
nificaciones que se ajusta al modelo que acabamos de delimitar 
de una manera muy concreta, mostrándonos a una mujer que le 
confiesa su amor a un difunto, el que a causa de eso acaba siendo 
un vocablo que se puede conjurar sólo en el tiempo y espacio en 
el que el discurso femenino se formula” (41). De este modo, el 
poema se afirma más allá de cualquier “saga biográfica” y abre 
un espacio intertextual donde lo femenino, lo mortuorio y lo 
amoroso se entrelazan para desafiar las convenciones de la críti-
ca y de la tradición religiosa.

Estos escapes de Mistral al dogma católico son sellos propios 
de su poesía amorosa, donde, motivada por el fuego de la emo-
cionalidad, usa esto como una marca estilística para darle poten-
cia a su discurso. Es difícil pensar en poemas más portentosos 
que estos en cuanto a lo que refiere sobre la muerte y el dolor. 
El escape se hace necesario para Mistral ante la doxa que exige 
la paz y el perdón. Es necesario para configurar una poética po-
tente y singular. Se alinea probablemente con su experiencia de 
mundo y sus sentimientos auténticos frente a situaciones de esta 
naturaleza. 

Posteriormente, en su primer poemario Desolación, publica-
do en 1922, junto a los “Sonetos de la Muerte”, aparecen una 
serie de poemas en que se deja en manifiesto su fe cristiana he-
terodoxa, entre los cuales me interesa detenerme en “Interroga-
ciones”, otro poema que vincula a la hablante con la experiencia 
de la muerte de un ser amado. Aquí presenciamos los cuestiona-
mientos agónicos de una hablante que no encuentra respuesta 
ante la muerte, sobre todo una vinculada al suicidio. El suicidio 
se establece tradicionalmente en el cristianismo como un peca-
do mortal, que rompe definitivamente la relación del alma con 
Dios. Pese a esto, en “Interrogaciones”, la hablante, además de 



Revista NOMADÍAS Nº 34 • 2025

232

cuestionar el destino del suicida, solicita a su Dios la salvación 
de su alma. La creencia de esta voz lírica en que Dios es nece-
sariamente amor se aúna con la de Mistral declarada en textos 
como los citados con anterioridad, donde la divinidad reside en 
toda la naturaleza y esta es siempre amorosa y generosa. ¿Cómo 
entonces no va a escuchar a su fiel sierva, que sólo pide por la 
salvación de un alma que no supo mejor? Esta plegaria que se 
levanta en el poema sería juzgada y acallada por cualquier prac-
ticante del catolicismo ortodoxo. 

Varios años más tarde, mientras Gabriela Mistral residía en 
Brasil, recibió la noticia de dos escritores amigos que terminaron 
con su vida: en 1938 se entera de la muerte de Alfonsina Stor-
ni, poeta argentina con quien Mistral se reunió en varias oca-
siones, siendo su muerte motivada por un fuerte cáncer que le 
fue diagnosticado poco antes; y luego llega la noticia del suicidio 
de Stephan Zweig y su esposa, en 1942, decisión marcada por el 
miedo al triunfo nazi, régimen del cual el escritor austriaco ha-
bía huido exiliándose en Petrópolis, misma ciudad en la Mistral 
residía desde 1941. El dolor de estas muertes es luego rebasado 
por probablemente el acontecimiento más lacerante que Gabriela 
experimentaría en su vida, la muerte de su hijo Yin Yin. 

La madre sin hijo

Juan Miguel Godoy Mendoza, “Yin Yin” para sus madres 
adoptivas Gabriela Mistral y Palma Guillén, fue el sobrino-hijo 
que llegó a la vida de la poeta mientras ella estaba en Francia en 
1929. Según las investigaciones recopiladas por Pedro Pablo Ze-
gers, fue entregado por el padre del niño a los brazos de Gabriela 
cuando este tenía cuatro años, ya que su padre no podía hacerse 
cargo económica ni emocionalmente de él. Desde 1929, Juan Mi-
guel consta formalmente bajo la tutoría de Gabriela Mistral, que-
dando al cuidado de ella y de su compañera Palma Guillén. En 
1943, luego de consumir arsénico, Yin Yin muere a los dieciocho 
años en el hospital de Petrópolis, dejando a Mistral devastada. 



CAMILA LIRA OLIVARES • Yo no soy una conversa: Gabriela Mistral y su tensión a los paradigmas espirituales

233

El fruto aciago del dolor ante la pérdida del hijo tan ama-
do fue una serie de oraciones, poemas, cartas y sueños en que 
Mistral plasma su desoladora vivencia ante la muerte. Frente a 
la imposibilidad de recuperar al joven Yin, Gabriela ora incansa-
blemente por la salvación de su alma, por desviar las tinieblas de 
su camino y pidiéndole a Dios, Jesucristo, la Virgen, los santos, 
ángeles guardianes y otros seres celestiales por la protección de 
su hijo. En una oración a Jesucristo por Yin, Gabriela clama:

Quebrando la vieja ley, usando solamente tu Gracia, viendo 
sobre él todavía la cera tierna de la infancia, llámalo, Cristo, a 
reconciliación y a bienaventuranza; a descanso y a gloria llá-
malo.
Que Juan Miguel, esté hoy contigo en el Paraíso.
Nunca renegó de ti, no buscó otros dioses, no tuvo oración 
sino para Ti, y a la hora de su muerte, a Ti se abajó con una 
maravillosa fidelidad.
Válgale como a tus demás hijos, su recto y hermoso amor.
Hoy esté Juan Miguel, hoy esté por gracia tuya en el Paraíso.
Vuelve hacia él tu rostro que rasga y abre la peor noche. (145)

En estas plegarias, Gabriela es consciente de la posibilidad de la 
pérdida del alma de Juan Miguel, lo cual nos da indicios de que 
ella, a pesar de conocer lo que sucede con el alma de los suici-
das según la Iglesia Católica, persiste en su solicitud de salvación 
para su hijo. Pese a esto, Mistral no menciona nunca en estas ora-
ciones la naturaleza de esta muerte, sino que se limita a implorar 
por el rescate de Yin Yin. Junto a esto, se pueden evidenciar cier-
tas marcas que nos permiten vislumbrar una comunión de sus 
creencias en un intento de hacer sentido a la experiencia vivida, 
lo que queda manifiesto sobre todo en el relato que la escritora 
hace de sus sueños. 

En el denominado “Cuarto o Tercer sueño”, retratado por 
ella en uno de sus cuadernos de la época, Mistral deja registro de 
una visión de Yin Yin muy particular. Los describe como una pre-
sencia vaporosa, más infantil que en sus últimos días, de rostro 
nítido pero pálido (pese al color rosado que ella asegura que el 
joven tuvo siempre), presenciado a una distancia muy corta y de 



Revista NOMADÍAS Nº 34 • 2025

234

forma silenciosa. No ocurre diálogo entre los dos, pero Gabriela 
describe este encuentro como uno tranquilo, para nada inquie-
tante. El elemento que ella destaca al recordar este sueño es la na-
turaleza vaporosa y difuminada de su parte inferior. Sólo logra 
ver su rostro, pero bajo el pecho todo era difuso. En esta misma 
descripción en su cuaderno, ella anexa el siguiente comentario:

Tampoco reparaba yo en que no veía a Yin el resto del cuerpo, 
hacia abajo. Parecía no tenerlo, o tener toda esa parte de su 
cuerpo menos sólida, menos material que la parte alta.
Yo no reparé en este detalle sino mucho más tarde, al leer en 
un libro de orientalismo que las almas van perdiendo con el 
tiempo el bulto inferior de su cuerpo astral hasta quedar de 
ellas sólo cabeza y hombros; lo que él tenía pues del pecho 
nada preciso yo vi en mi sueño. Leer esto me impresionó. (Yo 
no había leído nada semejante que me influyese). (194)

Aquí podemos observar claramente cómo la poeta hace cons-
ciente la recuperación de una creencia oriental, probablemente 
proveniente del budismo tibetano, donde, según El libro tibetano 
de los muertos:

Cuando la energía de la tierra se disuelve en el agua,
uno siente que el cuerpo decae y se desploma…
Cuando la energía del fuego se disuelve en el viento,
el cuerpo se enfría y no es posible ya sostener los canales…
Cuando la energía del viento se disuelve en la conciencia,
la respiración se detiene y los ojos se entornan hacia arriba,
y uno percibe visiones como de lámparas de mantequilla que 
se extinguen. (20)

El hogar como espacio ritual

En cuanto a la poesía escrita sobre la muerte de Juan Miguel, 
destacan los poemas “Aniversario” y “Mesa ofendida”, en los 
que encontramos como tema común y central el dolor profundo 
por la pérdida del niño amado. En ellos se expresa el vacío que 
llena todos los espacios del cuerpo y del mundo, su mundo, esto 



CAMILA LIRA OLIVARES • Yo no soy una conversa: Gabriela Mistral y su tensión a los paradigmas espirituales

235

es, su hogar. Se levanta entonces la casa como un espacio sagra-
do, un lugar donde se practica el rito de lo cotidiano, de todo 
aquello que es sagrado para el espacio familiar. Este espacio tan 
anhelado por Mistral a lo largo de su vida, ese hogar y ese hijo 
que tanto aparece en su obra de forma transversal, se ha perdido 
de forma irrecuperable. Lo que quiero mostrar es que en estos 
poemas queda en manifiesto una sacralidad del microcosmos, 
creando símbolos de amor y de vida a través de objetos y ac-
ciones realizadas de forma rutinaria pero llena de significado. 
Similar todo esto a una misa, donde pan y vino son levantados y 
consagrados en medio de la liturgia para significar una transfor-
mación de lo común a lo sagrado.

En “Aniversario” se evidencia esta falta del rito sagrado que 
se materializa en sentarse a la mesa madre e hijo, ya no apartar 
las naranjas ni comer el pan sobrado. Ese pan, ceremonioso en 
tanto ademán de amor y complicidad, ya no está para concretar 
de forma visible la gracia divina, y su ausencia niega la comu-
nión con Cristo de quienes faltan en la mesa. “Todo me sobra y 
yo me sobro” dice Mistral en “La abandonada” dejando entrever 
la inutilidad de todo aquello que queda en el plano terrestre fren-
te a la ausencia terrible y permanente de Juan Miguel, marcando 
en sus poemas un antes de plenitud y felicidad frente a un ahora 
de vacío y dolor incalculable. No olvidemos que, para el cristia-
nismo en todas sus ramas, la muerte es el encuentro con Dios, 
por lo que toda pérdida es en realidad esperanza en lugar de 
temor, pues se confía en la misericordia de Dios para la salvación 
del alma.

A modo de conclusión, resulta relevante volver a traer la 
idea de que la religiosidad llevada por Gabriela Mistral a lo largo 
de su vida se debe siempre a las circunstancias que la rodearon, 
manifestándose como un sistema de creencias flexible y diná-
mico, dispuesto a adaptarse a las necesidades espirituales que 
las distintas etapas de la vida de la poeta y, pero sobre todo de 
su persona privada. Siguiendo a Said, es su mundanidad lo que 
la hace una sujeto que absorbe, vierte y subvierte los paradig-
mas dispuestos por la tradición chilena y los países en los que se  



Revista NOMADÍAS Nº 34 • 2025

236

situó. Es esa errancia de creencias, esa mudanza de conceptos y 
bocetos de la divinidad, lo que vuelve a Mistral en fuente infinita 
de análisis y cuestionamiento. Ella, con su permanente duda y fe 
en lo eterno, hace de este estudio literario un suceder constante.

*    *    *

Obras citadas

Botto, Andrea. “Algunas tendencias del catolicismo social en Chile: reflexiones 
desde la historia.” Teología y Vida, vol. 49, no. 3, 2008, pp. 499–514. 
doi:10.4067/S0049-34492008000200019.

Mistral, Gabriela. Bendita mi lengua sea: Diario íntimo. Catalonia, 2021.
––––––.	 Desolación. Ternura. Tala. Lagar. Porrúa, 2017.
––––––.	 Toda culpa es un misterio: Antología mística y religiosa de Gabriela 

Mistral. La Pollera, 2020.
––––––.	 Yin Yin. Ediciones UDP, 2015.
Pizarro, Ana. Gabriela Mistral: El proyecto de Lucila. LOM Ediciones, 2005.
Rimpoche, Sogyal. El libro tibetano de la vida y la muerte. Urano, 2015.
Rojo, Grínor. Dirán que está en la gloria… (Mistral). Fondo de Cultura Econó-

mica, 1997.
Said, Edward W. El mundo, el texto y el crítico. Debate, 2006.
Taylor, Martin C. Sensibilidad religiosa de Gabriela Mistral. Gredos, 1975.
Williams, Raymond. El campo y la ciudad. Paidós, 2011.
––––––.	 Marxismo y literatura. Las Cuarenta, 2009.

*    *    *



CAMILA LIRA OLIVARES • Yo no soy una conversa: Gabriela Mistral y su tensión a los paradigmas espirituales

237

Revista Familia. Santiago, Chile, 1926.
Autor desconocido. Fotografía de dominio público.
http://www.memoriachilena.cl/602/w3-article-80587.html, 
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=53504072


